### METODOLOGI QIYAS DALAM ISTINBATH HUKUM ISLAM

#### Sakirman

Institut Agama Islam Negeri Metro Lampung sakirman87@gmail.com

#### Abstract

Shariah is the concrete embodiment in the middle of the community. Even so, the Shari'ah as puts the teachings of Islam grew in a variety of situations, conditions and aspects of spacetime. The ontological reality of Shari'ah is then gave birth to the epistemology of Islamic law (figh) which is basically a remotely and called the scholars with a social fact enclosing them. These historical facts show that Islamic law (figh) justification of the plurality of the formulation of the law due to the role of epistemology "langage games" are different. Islam in the middle of the progress of all fields as a result of copyright, taste as well as the work of man now this is demanded in the notice will satisfy the development of knowledge and technology. The history of the development of Islamic law have taught us that the transformation of social values, cultural, economic, and even political influence the occurrence of changes in Islamic law. Islamic law is not a unification of baku already can not interpret, but rather as a normative power that is always making, placing, treat or consider the interests of the community as the substance of the position flexibility (flexible-position), so these are not oriented for notability compromising of Islamic law. Therefore the interpretation regarding the development of science technology as well as problems within the social reality of the community in the perspective of Islamic law is a requirement that cannot be ditwar-fresh again. Given the existence of a growing legal problems continue, being textual provisions are limited, then logically the consequences is not ijtihad can be dammed again in order to address these problems. General formulation adopted by the majority in beristinbath usually express with so-called giyas (al-qiyas or full, al-tamtsili, al-qiyas analogy reasoning), thoughts have against an event that no provisions of the text to the other provisions of the Genesis text because there are similarities between the two illlat the law, as well as the question of the

consideration of the benefit or public interest in an attempt to capture the meaning and spirit of the various provisions of the poured in religious concepts of istihsan (looking good), istislah (seeking benefits) in this good of public benefit (al-maslaha alamah, al-al-mursalah maslahah). The problem is nothing in its existence as one of the sources of Islamic law in the field of law science becomes one of the causes of a wide range of other causes that give rise to cross-opinion or disagreement between the scholars. Madhhab Shi'a Imamiyah and view David al-Dzahiri did not want to concede nothing to let alone receive or use it. Are among other scholars as Shi'a scholars view zaidiyyah majority and accept it as evidence of the law of the Shari'ah. Elaboration of the above turns out to be the existence of gives is still problematic as one source of Islamic law. Therefore, the authors are interested in research about historical perspective metodollogis in giyas istinbath Islamic law.

Keywords: Qiyas, istinbath, Islamic law

#### A. Pendahuluan

Dalam tradisi hukum Islam dikenal adanya sumber hukum; yaitu al-Qur'an, Sunnah, Ijma' dan qiyas. Al-Qur'an merupakan sumber utama hukum Islam. Karenanya dalam perujukan hukumhukum Islam al-Qur'an haruslah dikedepankan. Bila dalam al-Qur'an tidak ditemukan maka beralih kepada al-Sunah karena al-Sunah adalah penjelas bagi kandungan al-Qur'an. Apabila di dalam al-Sunah tidak ditemukan maka beralih kepada Ijma' karena sandaran Ijma' adalah nash-nash al-Qur'an dan al-Sunah. Bila dalam Ijma' tidak ditemukan maka haruslah merujuk kepada qiyas. Karena qiyas merupakan suatu perangkat untuk melakukan ijtihad. Dalam posisi ini, qiyas menempati rangkin keempat sebagai sumber hukum Islam.

Namun, yang menjadi permasalahan adalah eksistensi qiyas itu sendiri sebagai salah satu sumber hukum Islam. Dalam kajian hukum Islam, qiyas menjadi salah satu sebab dari berbagai macam sebab lainnya yang menimbulkan silang pendapat diantara para ulama. Karena tidak adanya dalil atau petunjuk pasti yang menyatakan bahwa qiyas dapat dijadikan sumber hukum Islam. Madzhab Syi'ah Imamiyah dan madzhab Zahiriyah misalnya, mereka tidak mengakui keberadaan qiyas apalagi menerima atau menggunakannya sebagai salah satu sumber hukum Islam.

Sedangkan di kalangan ulama-ulama lainnya seperti ulama jumhur dan madzhab Syi'ah Zaidiyah menerima qiyas sebagai sumber hukum Islam.

Dari elaborasi singkat di atas ternyata eksistensi qiyas masih problematis sebagai salah satu sumber hukum Islam. Oleh karena itu dalam tulisan ini lebih menekankan pada perdebatan qiyas sebagai sumber hukum Islam.

#### B. Pembahasan

### **Pengertian Qiyas**

Secara etimologi, qiyas merupakan bentuk masdar dari kata qâsa- yaqîsu, (قاس - يقيس) yang artinya ukuran, mengetahui ukuran sesuatu (Ahmad Warsono Munawwir, 1984). Amir Syarifudin menjelaskan bahwa qiyas berarti qodaro (قدر) yang artinya mengukur, membandingkan sesuatu dengan yang semisalnya. Sebagai contoh, "Fulan Meng-qiyas-kan baju dengan lengan tangannya", artinya membandingkan antara dua hal untuk mengetahui ukuran yang lain. Secara bahasa juga berarti "menyamakan", dikatakan "Fulan meng-qiyas-kan extasi dengan minuman keras", artinya menyamakan antara extasi dengan minuman keras (Amir Syarifuddin, 1997:144)

Dalam perkembanganya, kata qiyas banyak digunakan sebagai ungkapan dalam upaya penyamaan antara dua hal yang berbeda, baik penyamaan yang berbentuk inderawi, seperti pengqiyasan dua buah buku. Atau pengqiyasan secara maknawiyah, misalnya "Fulan tidak bisa diqiyaskan dengan si Fulan", artinya tidak terdapat kesamaan dalam bentuk ukuran.

Adapun arti qiyas secara terminologi menjadi perdebatan ulama, antara yang mengartikan qiyas sebagai metode penggalian hukum yang harus tunduk pada nash, dan yang mengartikan qiyas sebagai sumber hukum yang berdiri sendiri di luar nash. Menurut ulama ushul fiqh, Pengertian qiyas secara terminologi sebagaimana yang dipaparkan Amir Syarifuddin terdapat beberapa definisi, diantaranya:

1) Al-Ghazali dalam *al-Mustasfa* mendefinisikan qiyas: حمل معلوم على معلوم في إثبات حكم لهما أو نفيه عنهما بأمر جا مع بينهما من إثبات حكم أو نفيه عنهما

Artinya: "Menanggungkan sesuatu yang diketahui kepada sesuatu yang diketahui dalam hal menetapkan hukum pada keduanya atau meniadakan hukum

dari keduanya disebabkan ada hal yang sama antara keduanya, dalam penetapan hukum atau peniadaan hukum."

2) Ibnu subki dalam bukunya *Jam'u al-Jawmi* memberikan definisi qiyas:

حمل معلوم على معلوم لمسا واته في علة حكمه عند الحامل
Artinya: "Menghubungkan sesuatu yang diketahui kepada sesuatu yang diketahui karena kesamaannya dalam "Illat hukumnya menrut pihak yang menghubungkan (Mujtahid)."

3) Imama Baidhowi dan mayoritas ulama Syafi'iyyah mendefinisikan qiyas:

إثبات مثل حكم معلوم في معلوم آخر لإشتراكهما في علة الحكم عند المثبت Artinya: "Membawa (hukum) yang (belum) di ketahui kepada (hukum) yang diketahui dalam rangka menetapkan hukum bagi keduanya, atau meniadakan hukum bagi keduanya, baik hukum maupun sifat."

4) Qiyas menurut Abu Zahrah adalah:

الحاق أمر غير منصوص على حكمه بأمر آخر منصوص على حكمه الإشترا كها في علة الحكم

Artinya: "Menghubungkan sesuatu perkara yang tidak ada nash tentang hukumnya kepada perkara lain yang ada nash hukumnya karena keduanya berserikat dalam 'Illat hukum."

- 5) DR. Wahbah al-Zuhaili mendefinisikan qiyas: التعريف الاول: للقاضى الباقلاني واختاره جمهور المحققين من الشافعين: وهو حمل معلوم على معلوم في إثبات حكم لهما أو نفيه عنهما بأمر جامع بينهما من حكم أو صفة.
  - Artinya; "Menyatukan sesuatu yang tidak disebutkan hukumnya dalam nash dengan sesuatu yang disebutkan hukumnya oleh nash, disebabkan kesatuan 'Illat antara keduanya"
- 6) Menurut ulama ushul fiqh, qiyas ialah menetapkan hukum dari suatu kejadian atau peristiwa yang tidak ada dasar nashnya dengan cara membandingkannya kepada suatu

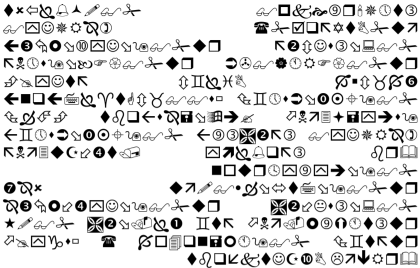
kejadian atau peristiwa yang lain yang telah ditetapkan hukumnya berdasarkan nash karena ada persamaan ''*Illat* antara kedua kejadian atau peristiwa tersebut (Muhammad Abu Zahrah:173).

Sekalipun terdapat perbedaan redaksi dalam beberapa definisi yang dikemukakan para ulama ushul fiqih diatas, tetapi mereka sepakat menyatakan bahwa proses penetapan hukum melalui metode qiyas bukanlah menetapkan hukum dari awal (التنباط الحكم وإنشا ئه) melainkan hanya menyingkapkan dan menjelaskan hukum (الكشف والإظهار الحكم) pada suatu kasus yang belum jelas hukumnya. Penyingkapan dan penjelasan ini dilakukan melalui pembahasan mendalam dan teliti terhadap 'Illa dari suatu kasus yang sedang dihadapi. Apabila 'Illat-nya sama dengan 'Illat hukum yang disebutkan dalam nash, maka hukum terhadap kasus yang dihadapi itu adalah hukum yang telah ditentukan oleh nash (Satria Efendi, 2005:130).

Jadi qiyas hanya dapat dilakukan apabila telah diyakini bahwa benar-benar tidak ada satupun nash yang dapat dijadikan dasar untuk menetapkan hukum. Karena itu tugas pertama yang harus dilakukan oleh seseorang yang akan melakukan qiyas, ialah mencari apakah ada nash yang dapat dijadikan dasar untuk menetapkan hukum dari peristiwa atau kejadian. Jika telah diyakini benar-benar tidak ada nash yang dimaksud barulah dilakukan qiyas. Menurut Imam Syafi'i, tidak boleh melakukan qiyas kecuali orang yang telah berhasil memiliki alat-alat qiyas, yaitu; mengetahui hukum-hukum al-Qur'an yakni fardu (kewajiban), adab (kesusasteraan), nasikh mansukh (yang menghapus dan yang dihapus), 'amm-khas (umum-khusus), irsyad (petunjuk) dan nadb-nya (anjurannya). (Abdul Karim al-Khatib:87-88).

## **Contoh Penggunaan Metode Qiyas**

Ketika seorang mujtahid ingin mengetahui hukum yang terdapat pada Bir, Wisky atau Tuak. Kemudian setelah seorang mujtahid merujuk kepada nash al-Qur'an ternyata tidak satu pun nash yang dapat dijadikan sebagai dasar hukumnya. Maka untuk menetapkan hukumnya dapat ditempuh dengan cara qiyas yakni mencari perbuatan yang lain yang telah ditetapkan hukumnya berdasar nash, yaitu perbuatan minum khamr, yang diharamkan berdasar firman Allah Swt dalam surat al-Maidah ayat: 90-91.



"Hai orang-orang yang beriman, Sesungguhnya Artinya: (meminum) khamar, berjudi, (berkorban untuk) berhala, mengundi nasib dengan panah, adalah Termasuk perbuatan syaitan. Maka iauhilah perbuatan-perbuatan itu agar kamu mendapat keberuntungan". "Sesungguhnya syaitan bermaksud hendak menimbulkan permusuhan dan kebencian di antara kamu lantaran (meminum) khamar dan berjudi itu, dan menghalangi kamu dari mengingat Allah dan sembahyang; Maka berhentilah kamu (dari mengerjakan pekerjaan itu)".

Zat yang memabukkan itulah yang menjadi penyebab di haramkannya Khamr. Haramnya meminum khamr tersebut berdasarkan 'Illat hukumnya yakni memabukan. Maka setiap minuman yang terdapat di dalamnya yang 'Illat-nya sama dengan khamar dalam hukumnya maka minuman tersebut adalah haram (Abdul Wahhab al-Khallaf, 1994: 53).

Dengan demikian, mujtahid tersebut telah menemukan hukum untuk bir, wisky atau tuak yaitu sama dengan hukum khamr, karena 'Illat keduanya adalah sama. Kesamaan 'Illat antara kasus yang tidak ada *nash*-nya dengan hukum yang ada *nash*-nya menyebabkan adanya kesatuan hukum.

Dalam contoh lain Rasulullah bersabda:

لابرث القاتل

Artinya: 'Pembunuh tidak berhak mendapatkan bagian warisan.''

Menurut hasil hasil penelitian mujtahid, yang menjadi 'Illat tidak berhaknya pembunuh menerima warisan dari harta pewaris yang ia bunuh adalah upaya untuk mempercepat mendapatkan harta warisan dengan cara membunuh. 'Illat semacam ini terdapat juga kasus seseorang membunuh orang yang telah menentukan wasiat baginya. Oleh sebab itu, pembunuh orang yang berwasiat dikenai hukuman yang sama dengan hukuman orang yang membunuh ahli warisnya, yaitu sama-sama tidak berhak memperoleh harta warisan dan wasiat.

Contoh di atas dapat diilustrasikan sebagai berikut; A telah menerima wasiat dari B bahwa ia akan menerima sebidang tanah yang telah ditentukan, jika B meninggal dunia. A ingin segera memperoleh tanah yang diwasiatkan, karena itu dibunuhnyalah B. Timbul persoalan: Apakah A tetap memperoleh tanah yang diwasiatkan itu? Untuk menetapkan hukumnya dicarilah kejadian yang lain yang ditetapkan hukumnya berdasar nash dan ada pula persamaan '*Illat*-nya. Perbuatan itulah pembunuhan yang dilakukan oleh ahli waris terhadap orang yang akan diwarisinya, karena ingin segera memperoleh harta warisan.

Berdasarkan beberapa contoh di atas dapat dilihat bahwa dalam melakukan qiyas ada satu peristiwa atau kejadian yang perlu ditetapkan hukumnya sedang tidak ada satupun nash yang dapat dijadikan dasar hukumnya untuk menetapkan hukum dari peristiwa atau kejadian itu, dicarilah peristiwa yang lain yang telah ditetapkan hukumnya berdasar nash. Kedua peristiwa atau kejadian itu mempunyai '*'Illat* yang sama pula. Kemudian ditetapkanlah hukum peristiwa atau kejadian yang pertama sama dengan hukum peristiwa atau kejadian yang kedua.

# Kehujjahan Qiyas Sebagai Sumber Hukum Islam

Kedudukan qiyas sebagai sumber hukum mendapat tanggapan yang beragam dikalangan ulama ushul fiqh. Pada dasarnya, ulama ushul fiqh sepakat akan kebolehan penggunaan dan kehujahan qiyas dalam masalah duniawi, seperti penalaran qiyas dalam hal obat-obatan dan makanan. Ulama ushul fiqh juga sepakat atas kehujahan qiyas yang dilakukan Rasulullah semasa hidupnya. Adapun perbedaan mereka adalah dalam hal penggunaan qiyas terhadap hukum syari'at yang tidak ada

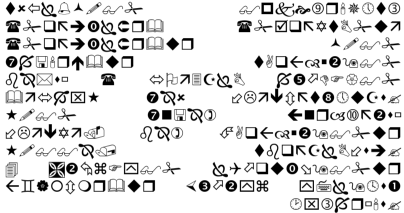
- nashnya secara jelas. Secara lebih terperinci, ulama ushul fiqh terpetakan menjadi lima golongan dalam menyikapi qiyas sebagai metode penetapan hukum;
- 1) Pendapat jumhur ulama ushul figh, mengatakan bahwa giyas bisa dijadikan sebagai metode atau sarana mengistinbatkan hukum syara'. Bahkan menurut jumhur, mengamalkan qiyas adalah wajib. Jumhur Ulama yang menjadikan giyas sebagai landasan hukum, mereka menggunakan qiyas dalam suatu peristiwa yang tidak terdapat hukumnya dalam nash al-Our'an, as-Sunnah ataupun Ijma' para sahabat. Mereka menggunakan qiyas secara tidak berlebihan dan tidak melampaui batas kewajaran. qiyas menduduki peringkat keempat diantara hujjah syar'iyyah dengan pengertian apabila dalam suatu kasus tidak ditemukan hukumnya berdasarkan nash al-Our'an, sunnah dan ijma' dan diperoleh ketetapan bahwa kasus itu menyamai suatu kejadian yang ada nash hukumnya dari segi 'Illat hukumnya, maka kasus itu diqiyaskan dengan kasus tersebut dan ia diberi hukum yang sama, dan hukum itu merupakan hukumnya menurut syara' (Abdul Wahhab al-Khallaf, 1994: 53).
- 2) Pendapat ulama Zhahiriyyah, termasuk Imam al-Syawkani, bahwa secara logika, qiyas memang diperbolehkan, tetapi tidak ada satu nash pun dalam al-Qur'an yang menyatakan wajib melaksanakannya. Kelompok ulama Zahiriyah dan Syi'ah Imamiyah mereka sama sekali tidak menggunakan qiyas sebagai landasan hukum. Mazhab Zahiriyah tidak mengakui adalanya 'Illat atas suatu hukum dan menganggap tidak perlu sasaran dan tujuan nash termasuk menyingkap alasan-alasannya guna menetapkan suatu kepastian hukum yang sesuai dengan 'Illat. Sebaliknya, mereka menetapkan hukum hanya dari teks nash semata.
- 3) Pendapat syi'ah Imamiyah dan al-Nazhzham dari mu'tazilah, berpendapat bahwa qiyas tidak bisa dijadikan landasan hukum dan tidak wajib diamalkan, karena kewajiban mengamalkan qiyas adalah sesuatu yang bersifat mustahil menurut akal.
- 4) Kelompok yang menggunakan qiyas secara luas dan mudah. Mereka pun berusaha menggabungkan dua hal yang tidak terlihat kesamaan *'Illat* diantara keduanya, kadang-kadang memberi kekuatan yang lebih tinggi terhadap qiyas, sehingga

qiyas itu dapat membatasi keumuman sebagaian ayat al-Qur'an dan as-Sunnah (Amir Syarifuddin, 1997: 150)

Setelah mengemukakan berbagai pendapat ulama ushul fiqh tentang kehujahan qiyas, wahbah al-Zuhaili, menyimpulkan bahwa dari beberapa pendapat yang beragam itu dapat dipilah dalam dua kelompok:

1) Kelompok yang Menerima Qiyas sebagai Sumber Hukum Salah satu nash al-Qur'an yang dikemukakan Jumhur ulama fiqh dalam melejitimasi qiyas sebagai sumber hukum

ialah: Our'an surat an-Nisa: 59



Artinya: "Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya), dan ulil amri di antara kamu. kemudian jika kamu berlainan Pendapat tentang sesuatu, Maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al Quran) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benarbenar beriman kepada Allah dan hari kemudian. yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya."

Kata فإن تنزعتم في شئ فردوه إلله والرسول pada ayat diatas berarti perintah untuk mengikuti qiyas apabila terdapat perbedaan dalam penetapan hukum yang tidak terdapat dalam nash. Ayat di atas juga menunjukkan bahwa, jika ada perselisihan pendapat diantara ulama tentang hukum suatu maslah, maka jalan keluarnya dengan mengembalikannya kepada al-Qur'an dan Sunnah. Cara mengembalikannya yaitu dengan melakukan qiyas (Amir Syarifuddin , 1997: 154 dan Satria Efendi: 131).

Berdasarkan ayat di atas, manusia diperintahkan mencari hukum dari hukum Allah dan Rasul-Nya, baik yang tekstual maupun yang kontekstual. Sesuatu yang kontekstual atau implisit itu yang disebut qiyas. Oleh karena itu, secara tidak langsung, ketika manusia menghadapi suatu problema hukum yang tidak ditemukan nashnya secara jelas, diperintahkan untuk menggunakan jalan qiyas (Muhammad Roy: 55). Berdasarkan ayat tersebut, aplikasi qiyas dalam istinbat hukum merupakan hal yang diperbolehkan, bahkan diperintahkan.

Adapun salah satu dalil sunnah yang dikemukakan Jumhur Ulama sebagai argumentasi bagi pengguna qiyas adalah hadits mengenai percakapan Nabi dengan Mu'ad ibn Jabal yang amat populer, Ketika itu Rasulullah mengutusnya ke Yaman untuk menjadi qadli. Rasulullah melakukan dialog secara langsung dengan Mu'adz ibn Jabal, seraya berkata:

عَنْ مُعَاذِ بِن جَبَلٍ، أَنِّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَّا بَعَثُهُ إِلَى الْيَمَنِ، قَالَ لَهُ:"كَيْفَ تَقْضِي إِنْ عَرَضَ لَكَ قَضَاءٌ؟"، قَالَ: أَقْضِي بِكِتَابِ اللَّهِ، قَالَ:"فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي كِتَابِ اللَّهِ؟ "قَالَ: "فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي سُنَّةَ رَسُولِ اللَّهِ؟ "قَالَ: "فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي سُنَّةً رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: "فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي سُنَّةً رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَا لَهُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَ اللَّهِ مَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمُ لَا لَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَ لَمُ لَكُونُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَا لِلللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمُ لَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَا يُرْضِعِ وَسُلَّمَ لِمَا لُمُ لِمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَا لَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمُ لَمُ لَا لَهُ عَلَيْهِ وَسُلَّمَ لَمَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَا لَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَا لِللللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَا لِمُ لَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا لَا لَهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ لَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّه

Artinya: "Dari Muadz ibn Jabal ra bahwa Nabi Saw ketika mengutusnya ke Yaman. Nabi bertanva: "Bagaimana kamu jika dihadapkan permasalahan hukum? Ia berkata: "Sava berhukum dengan kitab Allah". Nabi berkata: "Jika tidak terdapat dalam kitab Allah" ?, ia berkata: "Saya berhukum dengan sunnah Rasulullah Saw". Nabi berkata: "Jika tidak terdapat dalam sunnah Rasul Saw" ? ia berkata: "Sava akan berijtihad dan tidak berlebih (dalam ijtihad)". Maka Rasul Saw memukul ke dada Muadz dan berkata: "Segala puji bagi Allah yang telah sepakat dengan utusannya (Muadz) dengan apa yang diridhai Rasulullah Saw" (HR. al-Thabrani, lihat al-Mu'jam al-Kabir, XV: 96).

Hadits tersebut merupakan dalil Sunnah yang kuat menurut Jumhur Ulama, tentang landasan hukum dalam

penetapan qiyas. Hadist di atas menurut mayoritas ulama ushul fiqh mengandung pengakuan Rasulullah terhadap qiyas, karena praktek qiyas adalah satu macam atau perangkat dari kegiatan ijtihad yang mendapat pengakuan dari Rasulullah dalam dialog tersebut (Abdul Wahhab al-Khallaf, 1994: 56). Menurut jumhur ulama ushul fiqih, Rasulullah mengakui ijtihad berdasarkan pendapat akal, dan qiyas termasuk salah satu ijtihad melalui akal.

## 2) Kelompok yang Menolak Qiyas sebagai Sumber Hukum

Alasan penolakan qiyas sebagai dalil dalam menetapkan hukum menurut kelompok yang menolaknya yakni mazhab Zahiri dan Syi'ah. Dikarenakan qiyas merupakan aktivitas akal, dalam aplikasinya qiyas menuai kontroversi dikalangan ulama.

Kelompok Zahriyah berpendapat bahwa ayat nash al-Qur'an surat an-Nisa ayat 59 di atas menurut kelompok Zahiriyah dan Syi'ah mengatakan bahwa perintah Allah untuk mengembalikan sesuatu kepada Allah ketika terdapat beda pendapat yaitu kepada firman-Nya dalam al-Qur'an. Dan mengembalikan sesuatu kepada Nabi yaitu sabdanya dalam sunnah. Tidak ada perintah untuk mengembalikan sesuatu kepada qiyas. Jelas bahwa selain al-Qur'an dan sunnah tidak dapat dijadikan rujukan ketika terjadi perbedaan pendapat. Qiyas menurut Zahiriyah, bukan al-Qur'an atau sunnah; karenanya tidak suatu persoalan hukum ada yang dapat dikembalikan kepada qiyas.

Kemudian, kelompok Zuhairi menolak hadits Mu'ad ibn Jabal sebagai landasan penetapan qiyas kelompok tersebut berargumen bahwa dari segi matan (teks) dan sanad (periwayata) hadits tersebut dianggap gugur. Indikasi gugurnya hadits Mu'ad ibn Jabal tersebut adalah: *Pertama*, hadits tersebut diriwayatkan dari suatu kaum yang namanya tidak diketahui, karenanya tidak dijadikan hujah atas orang-orang yang tidak mengetahui siapa perawinya. *Kedua*, dalam urutan perawinya terdapat Harits ibn 'Amru yang tidak pernah mengemukakan hadits selain dari jalur ini (Amir Syarifuddin, 1997: 155). Artinya dari segi periwayatan dan perawinya hadits tersebut masih diperselisihkan kebenarannya.

Kelompok ulama Zahiriyah juga menilai bahwa hadits tersebut adalah *Maudhu*' (dibuat-buat) dan jelas kebohongannya, karena mustahil ada hukum yang tidak

dijelaskan dalam al-Qur'an. Menurutnya permasalahan hukum apapun sudah dijelaskan dalam al-Qur'an.

Menurut pendapat Zahiriyah, hadits Muad ibn Jabal tidak sedikitpun menyebut tentang qiyas. Dalam hadits itu hanya disebutkan penggunaan ra'yu, penggunaan ra'yu tidaklah berarti qiyas. Ra'yu itu hanyalah menetapkan hukum dengan cara terbaik dan lebih hati-hati. Sedangkan qiyas menetapkan hukum sesuatu yang tidak ada nashnya (Amir Syarifuddin, 1997: 156).

### Rukun-Rukun Qiyas

1) Al-Ashlu (الأصل)

Para fuqaha mendefinisikan *al-Ashlu* sebagai objek qiyas, dimana suatu permasalahan tertentu dikiaskan kepadanya *al-Maqîs 'Alaihi* (مقيب عليه) dan *Musyabbah Bih* (مقبه به) yaitu tempat menyerupakan, juga diartikan sebagai pokok, yaitu suatu peristiwa yang telah ditetapkan hukumnya berdasar nash (al-Qur'an Hadits, Ijma').

Al-ashlu terkadang disebut juga dengan istilah مقيس عليه, yaitu tempat mengqiyaskan sesuatu, atau disebut juga محل الحاكم, yaitu tempat yang di dalamnya terdapat hukum yang akan disamakan hukumnya kepada tempat lain. Ia suatu saat juga disebut dengan دليل الحكم, yaitu sesuatu yang memberi petunjuk tentang adanya hukum, atau حكم المحل, yaitu hukum bagi suatu tempat (Amir Syarifuddin, 1997: 165). Misalnya, Khamar yang ditegaskan keharamannya dalam surat al-maidah: 90.

Contoh, pengharaman ganja sebagai qiyas dari minuman keras adalah dengan menempatkan minuman keras sebagai sesuatu yang telah jelas keharmannya, karena suatu bentuk dasar tidak boleh terlepas dan selalu dibutuhkan. Dengan demiklian maka *al-Ashlu* adalah objek qiyas, dimana suatu permasalahan tertentu dikiaskan kepadanya.

Ahmad Hanafi sebagaimana yang dikutip Satria Efendi mengemukakan beberapa syarat *al-Ashlu* antara lain:

- a) Hukum yang hendak dipindahkan kepada cabang masih ada pada pokok (*Ashal*). Kalau sudah tidak ada, misalnya sudah dihapuskan (*Mansukh*) di masa Rasulullah, maka tidak mungkin terdapat pemindahan hukum.
- b) Hukum yang terdapat pada *Ashal* itu hendaklah hukum syara'

- c) Hukum *Ashl* bukan merupakan hukum pengecualian seperti sahnya puasa orang yang lupa, meskipun makan dan minum.
- 2) Adanya hukum *Ashal* (حكم الأصل), yaitu hukum syara' yang terdapat pada *Ashal* yang hendak ditetapkan pada *Far'u* (cabang) dengan jalan qiyas. Syarat-syarat hukum *ashal* menurut Abu Zahrah, antara lain:
  - a) Hukum *ashal* hendaknya hukum syara' yang berhubungan dengan amal perbuatan, karena yang menjadi kajian ushul fiqh adalah hukum yang menyangkut amal perbuatan.
  - b) Hukum *ashal* dapat ditelususri '*Illat* hukumnya, seperti hukum haramnya khamar dapat ditelusuri mengapa khamar itu diharamkan, yaitu karena memabukkan. Bukan hukumhukum yang tidak dapat diketahui '*Illat* hukumnya (غير معقول معنى), seperti masalah bilangan makna (Satria Efendi, 2005: 134).
  - c) Hukum *ashal* itu lebih dahulu disyari'atkan dari *Far'u*, dalam hal ini tidak boleh mengqiyaskan wudhu dengan tayamum, sekalipun '*Illat*-nya sama, karena syari'at wudhu dahulu turunnya dari pada tayamum.
  - 3) Far'u (فرع) yaitu sesuatu yang tidak ada ketegasan hukumnya dalam al-Qur'an, Sunnah, atau Ijma' yang hendak ditemukan hukumnya melalui qiyas. Istilah Far'u, terkadang disebut juga dengan ashl, atau محل المشبه, yaitu tempat yang hukumnya diserupakan dengan yang lain, dan ada juga yang menyebut حكم المحل المشبه, yaitu hukum dari tempat yang disamakan. (Amir Syarifuddin, 1997:166).

Para ulama Ushul Fiqh mengemukakan empat syarat yang harus dipenuhi:

a. 'Illat-nya sama dengan 'Illat yang ada pada nash, baik pada zatnya maupun pada jenisnya, contoh 'Illat yang sama zatnya adalah mengqiyaskan wisky pada khamar, karena keduanya sama-sama memabukkan dan yang memabukkan itu sedikit atau banyak, apabila diminum hukumnya haram. 'Illat yang ada pada wisky sama zat atau materinya dengan 'Illat yang ada pada khamar. Contoh yang jenisnya sama adalah mengqiyaskan wajib qishas atas perbuatan sewenagwenang terhadap anggota badan kepada qishash dalam

pembunuhan, karena keduanya sama-sama perbuatan pidana (Nashroen Harun, 1997: 75).

- b. Hukum ashal tidak berubah setelah diqiyaskan.
- c. Hukum *Far'u* tidak mendahului hukum ashal, artinya hukum *Far'u* itu harus datang kemudian dari hukum *ashl*.
- d. Tidak ada nash atau'Ijma yang menjelaskan hukum *Far'u*, artinya tidak ada nash atau ijma' yang menjelaskan hukum *Far'u* dan hukum itu bertentangan dengan qiyas, karena jika demikian, maka status qiyas ketika itu bisa bertentangan dengan nash atau ijma'.

### (علة) ''Illat (علة)

### a. Pengertian 'Illat

Secara etimologi, 'Illat berarti nama bagi sesuatu yang menyebabkan berubahnya keadaan sesuatu yang lain (Nasrun Haruoen, 1997: 76). Misalnya, memabukkan adalah sifat yang ada pada khamar yang menjadi dasar pengharamannya, dengan adanya sifat memabukkan inilah diketahui pengharaman terhadap semua minuman keras yang memabukkan.

Secara terminologi, terdapat beberapa definisi *'Illat* yang dikemukakan ulama ushul fiqh. Mayoritas ulama Hanafiyah, sebagian ulama Hanbaliyah dan Imam Baidhawi (tokoh ushul fiqh Syafi'iyyah), merumuskan definisi *'Illat* sebagai berikut:

'Illat ialah; "Suatu sifat (yang berfungsi) sebagai pengenal bagi suatu hukum."

Maksud sebagai pengenal bagi suatu hukum ialah, apabila terdapat suatu 'Illat pada sesuatu, maka hukum pun ada, karena dari keberadaan 'Illat itulah hukum itu dikenal. Kalimat 'sifat pengenal' dalam rumusan definisi tersebut, menurut mereka, sebagai tanda atau indikasi keberadaan suatu hukum (Nasrun Haruoen, 1997: 76).

## b. Syarat-Syarat 'Illat

Para Ulama ushul Fiqh mengemukakan sejumlah syarat 'Illat yang dapat dijadikan sebagai sifat dalam menentukan suatu hukum, diantaranya adalah:

1) *'Illat* mengandung motivasi hukum, bukan sekedar tandatanda atau indikasi hukum. Maksudnya, fungsi *'Illat* adalah bagian dari tujuan disyari'atkannya hukum, yaitu untuk kemaslahatan umat manusia.

- 2) 'Illat itu adalah suatu sifat yang jelas, nyata (ظاهرة) dan dapat ditangkap indera manusia. Karena 'Illat merupakan pertanda adanya hukum. Contohnya: sifat memabukkan bagi haramnya khamar dan minuman keras lainnya. Sifat memabukkan itu jelas, dapat disaksikan dan dapat dibedakan dengan sifat serta keadaan lain. Karena jelasnya, maka 'Illat itu dapat diketahui hubungannya dengan hukum
- 3) 'Illat itu dapat diukur dan berlaku untuk semua orang. Maksudnya, 'Illat itu memiliki hakikat tertentu dan terbatas, berlaku untuk setiap orang dan keadaan. Misalnya, pembunuhan merupakan 'Illat yang menghalangi seseorang mendapatkan harta warisan dari orang yang dibunuh. 'Illat ini bisa diterapkan kepada pembunuh dalam kasus wasiat.
- 4) Harus ada hubungan keserasian dan kelayakan antara hukum dengan sifat yang akan menjadi 'Illat. Maksudnya, 'Illat yang ditentukan berdasarkan analisis mujtahid sesuai dengan hukum yang diqiyaskan. Contohnya; sakit menjadi 'Illat bolehnya seseorang membatalkan puasa. Sifat yang tidak ada hubungan kesesuaian dengan hukum tidak dapat dijadikan 'Illat, seperti mengantuk dijadikan 'Illat bagi bolehnya berbuka puasa.
- 5) 'Illat itu tidak bertentangan dengan nash atau ijma'.
- 6) *'Illat* itu tidak datang belakangan dari hukum Ashl. Maksudnya, hukumnya telah ada, baru datang *'Illat*-nya (Amir Syarifuddin, 1997: 83-84).

## c. Cara Mengetahui 'Illat

'Illat menempati posisi penting dalam permasalahan qiyas, karena sangat menentukan ada tidaknya qiyas. Berdasarkan hal tersebut, maka ulama begitu antusias untuk memperbincangkannya, terlebih dalam hal bagaimana suatu 'Illat ditentukan. Para ulama ushul fiqh menetapkan bahwa illat suatu hukum dapat diketahui melalui:

1) Melalui nash; baik ayat-ayat al-Quar'an maupun hadits baik secara tegas atau tidak tegas. Contoh '*Illat* yang disebut secara tegas dalam surat al-Hasyar: 7 dan contoh '*Illat* yang diketahui dengan dalil yang tidak tegas dalam surat al-Baqarah: 222.

- 2) Mengetahui 'Illat dengan cara Ijma'
- 3) Mengetahui *'Illat* dengan cara Ijtihad, dan hasilnya dikenal dengan *'Illat Mustanbathah* (*'Illat* yang dihasilkan dengan jalan ijtihad) (Satria Efendi, 2005 :137-140).

### **Macam-Macam Qiyas**

Seperti yang dikemukakan wahbah az-Zuhaili, dari segi perbandingan, antara *'Illat* yang terdapat pada *ashal* (pokok tempat meng-qiyas-kan) dan yang terdapat pada cabangnya, qiyas dibagi menjadi tiga:

1. Qiyas Awlawi (قياس أولوي) yaitu qiyas yang hukumnya pada Far'u lebih kuat daripada hukum ashal. Karena 'Illat yang terdapat pada Far'u lebih kuat dari yang ada pada ashal. Misalnya; mengqiyaskan memukul kepada ucapan "ah".

فلا تقل لهما اف

Artinya; "Maka sekali-kali janganlah kamu mengatakan kepada keduanya perkataan "ah" (QS. Al-Isra: 23)

Para ulama ushul fiqh mengatakan bahwa 'Illat larangan ini adalah menyakiti orangtua. Keharaman memukul orangtua lebih kuat daripada sekedar mengatakan "ah" karena sifat "menyakiti" melalui pukulan lebih kuat daripada ucapan "ah".

2. Qiyas *Musawi* (قياس مساوي), yaitu qiyas yang hukumnya pada *Far'u* sama kualitasnya dengan hukum yang ada pada *ashal*, karena kualitas *'Illat* pada keduanya juga sama. Misalnya; Allah berfirman dalam surat an-Nisa: 2.



Artinya; "Dan berikanlah kepada anak-anak yatim (yang sudah balig) harta mereka, jangan kamu menukar yang baik dengan yang buruk dan jangan kamu Makan harta mereka bersama hartamu......

Ayat di atas melarang makan harta anak yatim secara tidak wajar. Para ulama ushul fiqh mengqiyaskan membakar

- harta anak yatim kepada memakan harta secara tidak wajar, karena kedua sikap itu sama-sama menghabiskan harta anak yatim dengan cara zhalim.
- 3. Qiyas al-Adna (قياس الأدني) yaitu qiyas dimana 'Illat yang terdapat Far'u lebih lemah dibandingkan dengan 'Illat yang ada pada ashal. Artinya, ikatan 'Illat yang ada pada pada Far'u sangat lemah dibanding ikatan 'Illat yang ada pada ashal. Misalnya, sifat memabukkan yang terdapat dalam minuman keras bir umpamanya lebih rendah dari sifat memabukkan yang terdapat pada minuman keras khamar yang diharamkan. Meskipun pada ashal dan cabang sama-sama terdapat sifat memabukkan sehingga dapat diberlakukan qiyas (Satria Efendi, 2005: 141).

Sedangkan dilihat dari segi kejelasannya *'Illat* sebagai landasan hukum, seperti yang dikemukakan wahbah az-Zuhaili, qiyas dapat dibagi menjadi;

- 1. Qiyas al-Jali (قياس جلي), yaitu; qiyas yang 'Illatnya ditetapkan oleh nash bersamaan dengan hukum ashal; atau nash tidak menetapkan 'Illat-nya, tetapi dipastikan bahwa tidak ada pengaruh perbedaan antara ashal dengan Far'u. Misalnya, 'Illat yang ditetapkan nash bersamaan dengan hukum ashal adalah mengqiyaskan memukul orangtua kepada ucapan "ah" yang 'Illat-nya sama-sama menyakiti orangtua (Nasrun Haroen, 2007: 96).
- 2. Qiyas al-Khafi (قياس خفي) yaitu qiyas yang 'Illat-nya tidak disebutkan dalam nash. Misalnya, mengqiyaskan pembunuhan dengan benda berat kepada pembunuhan dengan benda tajam dalam memberlakukan hukum qishash, karena 'Illat-nya sama-sama pembunuhan sengaja dengan unsur permusuhan. Dalam kasus seperti ini, 'Illat pada hukum ashal, yaitu pembunuhan dengan benda tajam, lebih kuat daripada 'Illat yang terdapat pada Far'u, yaitu pembunuhan dengan benda keras (Nasrun Haroen, 2007: 97).

## C. Kesimpulan

Jumhur ulama sepakat bahwa qiyas merupakan *Hujjah Syar'iyyah* dan termasuk sumber hukum yang keempat dari sumber hukum yang lain. Apabila tidak terdapat hukum dalam suatu masalah baik dengan nash ataupun ijma' dan yang kemudian ditetapkan hukumnya dengan cara qiyas dengan persamaan *Illat* 

#### Sakirman

maka berlakulah hukum giyas dan selanjutnya menjadi hukum syari'. Menurut an-Nazzam dan para pengikutnya seperti, Abu Dawud az-Zahiri serta sebagian aliran Syi'ah tidak menggunakan giyas sebagai sumber hukum dan tidak sah menjadikan giyas sebagai hukum syari'at. Para pengikut mazhab Zahiri justru mengingkari qiyas, dan menjadikan sumber segala pengetahuan terbatas hanya pada penunjukkan nash dan jima' semata. Penulis sepakat bahwa giyas merupakan salah satu pintu rahmat, yang dapat memberikan petunjuk kepada umat Islam menuju cahaya terang al-Our'an dan al-Sunnah. Dengan giyas umat Islam dapat melihat jelas arah yang akan dijadikan muara dari hukum halalharam bagi kasus-kasus baru. Dengan qiyas pula umat Islam dapat merancang dan mencari solusi dari persoalan kehidupan yang berdasarkan dari penjelasan teks-teks agama. Jika tidak demikian. umat Islam justru akan terjebak dalam wilayah yang sama-sama 'menyesatkan' sehingga umat Islam akan; menetapkan keputusan semua persoalan yang dihadapi berdasar hawa nafsu tanpa tahu persis yang sebenarnya, umat Islam akan stagnan tidak melangkah lebih maju. Karena itu, kita tidak bisa menerima pandangan orangorang yang tidak mengakui otoritas qiyas dalam menetapkan hukum svari'at. Karena iika kita mengikuti pandangan itu, kita telah membuat penjara bagi umat Islam dengan cara mengunci rapat-rapat pintu ijtihad.

#### DAFTAR PUSTAKA

- Abdul Karim al-Khatib., *Ijtihad*; Menggerakkan Potensi Dinamis Hukum Islam, Jakarta: Gaya Media Pratama, 2005.
- Abdul Wahhab Khallaf., *Ilmu Ushul Fiqh*, Semarang: Dina Utama, 1994.
- Amir Syarifuddin., *Ushul Fiqh Jilid I*, Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997.
- Efendi, Satria., Ushul Fiqh, Jakarta: Prenada Media, 2005.
- Haroen, Nasrun., Ushul Fiqh 1, Jakarta: PT Logos Wacana Ilmu, 1997.
- Muhammad Roy., *Ushul Fiqh Madzhab Aristoteles*, Yogyakarta: Safiria Insania Press, 2004.